
Chan Master Xuyun’s Meditative Path of “Seeing Self-nature” 
Qing Ming 

Yunnan Normal University, Kunming, Yunnan, China 

1965295347@qq.com 

doi:10.26602/lnms.2018.97.551 

Keywords: Xuyun; Seeing Self-nature; Chan Buddhism; Mindfulness. 

Abstract. Master Xuyun was a famous Chan Master in modern times, who made an outstanding 
contribution to the revitalization of modern Chan school in China. The concept of “seeing 
self-nature” is an important part of his Chan Buddhist thought; hence, this paper took his concept of 
“seeing self-nature” as its object of research, the research would be approached from two aspects: (1) 
the theoretical interpretation of the concept of “seeing self-nature” and, (2) how Chan Master 
Xuyun through the practice of the sudden enlightenment Chan Buddhist path of “seeing source of 
word” (kan huatou) achieved enlightenment. The author believed that Xuyun’s path of “seeing 
self-nature” was the basic practice of early Buddhism and the Indian Yoga tradition; and the aim of 
“seeing self-nature” was to realize the basic nature of enlightenment in sentient beings through 
direct experience and insight into the true nature of things.    

虚云禅师的“见性”禅法 

明清 
云南师范大学，中国，云南，昆明 

1965295347@qq.com 

doi:10.26602/lnms.2018.97.551 

关键词：虚云；见性；禅宗；疑情 

中文摘要. 虚云禅师是近现代一代禅宗宗师，为振兴禅门作出了杰出的贡献，“见性”思想是

他禅学思想的重要组成部分。本论文以他的“见性”思想为研究对象，文章首先从理论上诠

释了何谓“见性”？其次介绍了虚云禅师的如何通过实修顿见本性。作者认为“见性”必须

“内见自性不动”，“坐见本性”，如此方可直用此本来不染的本心，“使六识出六门，于六尘

中无染无杂，来去自由，通用无滞，即般若三昧，自在解脱”。 

引言 

《虚云和尚全集》第一册云： 
……如是就起了疑情，疑情一起，那么别的妄想就自然没有了，一旦万念顿绝，瓜熟蒂

Training, Education, and Management  

978-981-11-8186-3/$25.00 ©2018 SMSSI                                                                                             ICMIBI-TEM 2018 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

  

 

 

  

551



落，豁然开悟，打破疑情，见了自己本来面目。[1] 
这段话是虚云禅师（1840-1959）论述“见性”的过程，禅宗历代祖师将见性视为至关重

要的问题，认为禅门所传的禅法即是“见性”法门。有关于此，达磨《血脉论》云：“若欲

觅佛，须是见性；性即是佛。若不见性，念佛、诵经、持斋、持戒亦无益处。”[2] 在禅宗

看来，若不见性，即不够资格当善知识，纵使遍读千经万论也难免生死轮回，三界受苦，无

有出期。作为禅门一代宗师，虚云禅师极其重视“见性”，可以说，“见性”是他全部禅法

的核心思想和终极目标。 

1. 见性 

虚云禅师认为，不仅看话头的目的是为了“见性”，看话头的过程也要“内见自性不动”，

“坐见本性”。[2]“参禅的先决条件”云： 
参禅的目的，在明心见性；就是要去掉自心的污染，实见自性的面目。污染就是妄想执

着，自性就是如来智慧德相。如来智慧德相，为诸佛众生所同具，无二无别，若离了妄想执

着，就证得自己的如来智慧德相，就是佛，否则就是众生。只为你我从无量劫来，迷沦生死，

染污久了，不能当下顿脱妄想，实见本性，所以要参禅。[1] 
又“修与不修”开示道： 
历代祖师，一脉相承，皆认定“心佛众生，三无差别。”“直指人心，见性成佛。”横说竖

说，或棒或喝，都是断除学者的妄想分别(身心世界、皆是幻觉)，要直下“识自本心，见自

本性。”不假一点方便葛藤，说修说证。佛祖的意旨，我们也就皎然明白了。[1] 
本性是自净自定的，而不是人为强行压制妄念达到的。只要“识自本心，见自本性”了，

以自性观照妄想，就能像《心经》所说的那样“见五蕴皆空，度一切苦厄”。但凡人执迷不

悟，由于妄想执着盖覆真如，总是不能见性。 

“直指人心，见性成佛。横说竖说，或棒或喝，都是断除学者的妄想分别(身心世界、皆

是幻觉)，要直下识自本心，见自本性，不假一点方便葛藤”，在看话头中，这句话很关键，

但也很容易被误读。因为人们就总是把这句话理解为只要心静下来，断除妄想分别，没有妄

想了，就能见性成佛了。这样在理论层面对名相的解读，在某种程度上并没有错，但是由于

对法性、法相和法数的不了解，在实修过程中却怎走错道路。 
在虚云禅师看来，就法性而言，“本心”是性自清净的，不管禅修者求与不求，修与不修，

自性都是“本自清净”，“自净自定”的。即修不修自性都是清净自在着的，只是人心自迷失

障碍了而不知道，无法启用。一旦去看话头求取清净自在相，就又“生净妄”，多一重妄想，

自性被覆盖更深了。原本还没这么多妄想欲望。这就是很多人不修是个俗人时，还自然、正

常与清净自在。一旦修禅反而怪异起来，执着更重，妄想更多，脾气更大，甚至做火入魔的

原因所在。 
虚云禅师所谓“断除妄想分别”的意思，显然，不是用压住意识的修法去求清净自在相，

因为，除非死亡心意识是压不住的。六慧能能说：“若只百物不思，念尽除却，一念绝死，别

处受生。” 这压住妄念求静相的修法，如同求死，“是为大错”。虚云禅师云： 
“……若无妄想，亦无话头，空心静坐，冷水泡石头，坐到无量劫亦无益处……”[1] 
可见，包括从“定”的角度讲，千古禅修者很多都误读误解了，把定不是修成枯木冷石，

不食人间烟火，就是没有冷酷无情怪异物，这样的“教坐，看心，观静”修法，“坐到无量劫

亦无益处”。“如是相教，故知大错”；因为这样会“执成颠”，“入魔疯狂”。那么，如何参

话头？虚云禅师认为古人的公案很多，后来专讲参话头，有的看“拖死尸的是谁”，有的看“父

母未生之前，如何是我本来面目”，他则主张参“念佛是谁”这一话头： 

“……参禅看话头，就看“念佛是谁”，你自己默念几声“阿弥陀佛”，看这念佛的是谁？

这一念从何处起的？当知这一念不是从我口中起的，也不是从我肉身起的。若是从我身或口

起的，我若死了，我的身口犹在，何以不能念了呢？……其实都是一样，都很平常，并无奇

552



特。如果你要说看念经的是谁，看持咒的是谁，看拜佛的是谁，看吃饭的是谁，看穿衣的是

谁，看走路的是谁，看睡觉的是谁，都是一个样子，谁字下的答案，就是心。”[1] 
虚云禅师禀承了六祖顿悟禅法的精髓，在话头是真如自性清净心的基础上，他强调回光

返照体验，在念佛、念经、持咒、拜佛、吃饭、穿衣、走路、睡觉等等日常生活中，的那个

知道自己在念佛、念经、持咒、拜佛、吃饭、穿衣、走路、睡觉的心，见到这颗心这就是“见

性”。其实在巴利文佛典中也有类似的说法，记载这种禅法的见巴利文文献有：Samadhi Sutta: 
Concentration (Tranquility and Insight), Vijja-bhagiya Sutta: A Share in Clear Knowing, Akankha 
Sutta: Wishes, Yuganaddha Sutta: In Tandem, Samadhi Sutta: (Immeasurable) Concentration, 
Samadhanga Sutta: The Factors of Concentration, Jhana Sutta: Mental Absorption, Pañcala Sutta: 
Pañcala's Verse,  Samadhi Sutta: Concentration, Jhana Sutta: Mental Absorption (1), Jhana Sutta: 
Mental Absorption (2), Maha-satipatthana Sutta: The Great Frames of Reference, Ubhatobhaga 
Sutta: (Released) Both Ways,  Paññavimutti Sutta: Released Through Discernment, Samadhi Sutta: 
Concentration, Bhaddekaratta Sutta — An Auspicious Day, Susima Sutta: About Susima, 
Kayasakkhi Sutta: Bodily Witness, Abhidharmakośabhā, Dhana Sutta: Treasure, 
Patisambhidamagga (The Path of Discrimination), Visuddhimagga (Path of Purification). 

虚云禅师只不过是将巴利文献的这些禅法发挥到极致而已，在他看来，参话头必须从自

心中顿见真如本性，如果不见性，学法无益。见性之后就能像慧能所说的那样“自性自修”，

“自性自度”，不用人为的排除妄想： 

大家怕妄想，以降伏妄想为极难。我告诉诸位，不要怕妄想，亦不要费力去降伏它，你

只要认得妄想，不执着它，不随逐它，也不要排遣它，只不相续，则妄想自离。所谓‘妄起

即觉，觉即离妄’，若能利用妄想做功夫，看此妄想从何处起，妄想无性，当体立空，即复我

本无的心性，自性清净法身佛，即此现前。究实言之，真妄一体，生佛不二，生死涅槃，菩

提烦恼，都是本心本性，不必分别，不必欣厌，不必取舍，此心清净，本来是佛，不需一法……。”
[1] 

他认为，“道不用修，但莫污染”，参话头的关键要在日常生活起心动念中升起般若观

照以致“见性”。“见性”之际即菩提自性那个本性、自觉性，而非人我，小我的思想意识有

意追求作为；是自动无形的无照自照。照见自己的六根七识，八藏潜意识，一切人我自我，

皆如“他”或他在，非人非我的照见、意识到。此时此刻就“不要费力去降伏”妄想，“你只

要认得妄想，不执着它，不随逐它，也不要排遣它，只不相续，则妄想自离。所谓‘妄起即

觉，觉即离妄’”。正如《坛经》所云：“世人自有般若之智，自用智慧常观照”（《般若品》）。

禅修密法天机，尽在此句中了。意即“汝若返照，密在汝边”（《行由品》）。“各自观心，自

见本性”。[3] 
在虚云禅师的禅法中，“疑情”无疑扮演重要角色，那么，“疑情”与“见性”有何关系？

虚云禅师说： 
“看话头先要发疑情，疑情是看话头的拐杖。何谓疑情？如问念佛的是谁？……在“谁”

上发起轻微的疑念；但不要粗，愈细愈好，随时随地，单单照顾定这个疑念，像流水般不断

地看去，不生二念，若疑念在，不要动着他；疑念不在，再轻微提起。初用心时必定静中比

动中较得力些，但切不可生分别心，不要管他得力不得力，不要管他动中或静中，你一心一

意的用你的功好了。”[1] 
可见，疑情不是我们平常所说的疑问或思想意识，而是代替妄想，“于诸境上心不染”的

正念。 

“在妄想未起处，观照着，看如何是本来面目，名看话头；妄想起时提起正念，则邪念

自灭……。若提起正念，正念不恳切，话头无力，妄念必起。”[1] 
在此，他直接将疑情诠释为正念。无念之念为正念，故正念即无念，亦即无染的本心自

性直接起用的灵性直觉下意识。疑情升起时，妄念自然消失，长期被妄念覆盖的自性心随分

显现。一旦瓜熟蒂落，万念顿绝，豁然开悟，打破疑情，就能见到自己本来面目真心自性。

疑情是见性的序幕。所以，在看话头中先要发疑情，以疑情为看话头的拐杖。如此，才能断

553



尽一切烦恼之源，活在超越了生死烦恼的大自中。正如六祖慧能所言“不执外修，但于自心

常起正见，烦恼尘劳，常不能染，即是见性”。 

2. 证悟 

由于“众生性即是佛性，性外无佛，佛即是性”, [2] 因此，不管修禅参话头与否，“见

性的境界人人都有过。如发呆，如出神或酒醉的无我，只有个“明白”，如有时梦中出现的那

个无形的“知道”。修禅只是强化，主动寻找或创造机缘，让这“一刹那间”出现，明白知道

自然显用出来。“妄念俱灭”，即进入到那种忘我无我而灵性自在自动的状态。即那种如睡去

般无我，又非睡地有个“清醒”“明白”“知道”一切的非感官性感觉存在的状态，如《道德

经》中说的其中有物有象，有精有信的“恍兮惚兮”，“杳兮暝兮”。此时，那个灵灵明明的 “清

醒”“明白”“知道”，非醉非醒，无形无相，无染无污，不动不摇地自在着。此时，若能情不

自禁地，无意识地不经意间恍然大悟，明白了平时种种存在和活动，皆是“我”见“我”在

“我”缚，而这“我”非我，只不过是“我”的世代人生经历积淀遗传成业的下意识思想，

只是“我”受此影响支配的反应模式和惯性支配下的自然行为。这显现作用着的自性，正是

众生自己的本性。虚云禅师通过几十年精进不懈的参话头，终于于一念间豁然开悟。《年谱》

载： 
至腊月八七第三晚六枝香开静时，护七例冲开水，溅予手上，茶杯堕地，一声破碎，顿

断疑根，庆快平生，如从梦醒。自念出家，漂泊数十年，于黄河茅棚，被个俗汉一问，不知

水是甚么。若果当时踏翻锅灶，看文吉有何言语！此次若不堕水大病，若不遇顺摄逆摄，知

识教化，几乎错过一生，那有今朝！因述偈曰： 

　杯子扑落地，响声明沥沥。 

　虚空粉碎也，狂心当下息。 

又偈： 

　烫著手，打碎杯，家破人亡语难开， 

　春到花香处处秀，山河大地是如来。[1] 
他在禅七晚上第六枝香开静，开水烫着手，茶杯堕地破碎的那一瞬间突然心开结解，恍

然大悟，悟到自己的本来面目，真正的原本的我。慨叹昨日种种执着认真，皆虚妄错认，瞬

间即逝，如死如亡，如梦如幻。今日现在，崭新自在，空空如也，这无相的实在，才是真正

的我。此时，他“虚空粉碎也”，狂心当歇息，“春到花香处处秀，山河大地是如来”有无杂

念妄想，皆与己无关，一切都如云聚云散，流水浪花，生灭不息，流逝不止，却“我”只是

那无形的永恒的“坐看”着，任何生灭来去，皆不动“我”一丝一毫，“我”皆无来去生灭。

瞬间不但明白无疑了，还处在了这种地念不生，无念可生，有念即他，与我无干，与我无动

的境地。 
虚云禅师以他的经历诠释只要能在真如上自性起般若观照，发起疑情正念 就能悟见本

性，自觉自修，自用在一切中，自能开悟，自动“用大智慧（无我的觉照性，功夫，能力），

打破五蕴尘劳”。就能“照见五蕴皆空”，“远离颠倒梦想”，“无挂碍，故无恐怖”，“度一切苦

厄”，“能除一切苦，真实不虚”，能“自修自度，自成佛道”。 
如此参究，做到“无念、无相、无住”的“三无”，见自性证其无念，知其无相，动其

无住，才是正修，才能当下快速开悟。如此“智慧观照”地修，自能“内外明彻。”才能做

到“心无染著。”“用即遍一切处（显现在一切活动中）。”“亦不著一切处（不被一切处在

所遇影响，污染，束缚了）”。“但净本心”。只是直用此本来不染的本心，就会“使六识

出六门，于六尘中无染无杂，来去自由，通用无滞，即般若三昧，自在解脱”。这正是活泼

泼的当下无处不在的自修，修在一切中的不修而修，以用为修的修用一体。眼耳鼻舌身意这

六识，随时都在使用中，用在一切中，不必静缚堵死成木石，随时随地接触外界（六尘），人

事物我，应酬交往地往来着，却内不受自我的染积潜意识原型业力的支配，外不为外在世间

554



存在的一切影响污染浸蚀。赤祼祼的灵性运用存在一切中。这就是自性灵体的自在真定（般

若三昧）。不是身体不动，心意识不拘束压抑的静坐。是六祖惠能说的自性不动，“动中真不

动。” 

3. 结语 

综上所述，虚云禅师禅学思想的精华是“见性”禅法，“见性”是他看话禅的最终目的，

参究看话禅以“见性”为根本。在他看来，所谓“见性”不是沉浸在百物不思的空洞思想中，

而是要发现自己心中本来具有真如佛性，在理论层面上必须明白自性的真实不虚，在实践层

面上必须真实的感受到自性的存在，于自心常起正见，烦恼尘劳常不能染，让自性去来自由

通达无碍，应当心常“无念”、“无相”、“无住”，以致“自性自修”，“自性自度”。他的这一

禅法在现代中国佛教的恢复和重建中显示出巨大的生命力，为振兴现代中国禅宗作出了杰出

的贡献。 

References 

[1] Jinghui ed., The Complete Works of Master Xuyun, Zhengzhou: Zhongzhou Ancient Books 
Publishing House, pp.168-192, 2009. 

[2] Mingyao and Mingjie ed., Dharma Books of the Six Patriarchs of Chan Buddhism, Zhaozhou: 
Hebei Department of Chan Buddhist Studies, pp.21-27, 2004.  

[3] Huineng, The Platform Sutra of Sixth Patriarch, in Taishō Shinshū Dai Zōkyō (Revised version 
of the canon, compiled during the Taishō era). Takakusu Junjirō and Watanabe Kaikyo ed.,, 
Tokyo: Taishō Issaikyō Kankōkai, pp.341-344, 1935. 

 
 

555


