
50 二○二一年  第三期

中国汉地佛教经北周灭佛和隋唐之际的战乱，

以长安、洛阳、邺都为中心的中原地带，发生过一

南一北两次大规模的僧众流动。其中向南一支广

布于淮南江表诸郡和荆襄地区，日益发达，最终成

为禅宗的发详地。其标志是初唐道信和法融两支禅

系的崛起。六祖慧能之后下分两支，即南岳与青

原。南岳下出临济、沩仰二家；青原下出曹洞、云

门、法眼三家，合称为“五家宗派”。六祖慧能—

青原行思—石头希迁—药山惟俨—云岩昙晟—洞山

良价—云居道膺与曹山本寂，后人称之为“曹洞

宗”。江西禅系，通称洪州（南昌）宗，奉怀让

为本系始祖，至其弟子道一，宗门大开，经过贞元

（785-805）、元和（806-820）几十年的发展，名

师辈出，成为当时禅宗中群众基础最为深厚、势力

最大的一个宗系。[1]马祖道一自天宝三年（744）至

贞元四年（788）四十多年的时间，在江西传禅取

得很大的成功，特别是在实践上做出农禅类创新。

近代禅宗走向衰落，一代高僧虚云为振兴禅宗青

原法脉，于清光绪十八年（1892）承曹洞宗法脉第

四十七世衣钵。虚云认为道膺禅师在云居山时大兴

曹洞道场，且得朝廷封赐，曹山本寂与云居道膺二

人应作曹洞宗第二世，改曹洞宗为“洞云宗”。为

了便于后人寻根究源，虚云大师曾续演各派法卷，

分宗录出。其中“洞云宗派”奉洞山良价为第一

世，曹山本寂与云居道膺为第二世，从第三世同安

道丕禅师，……直到第三十世廪山常忠禅师。[2] 

江 西 云 居 山 ， 原 名 “ 欧 山 ” ， [ 3 ] 亦 称 “ 欧

阜 ” ， 乃 庐 山 之 余 脉 。 因 山 常 出 云 ， 遂 名 “ 云

居”，简称“云山”。其丰姿俊秀、气势磅礴，

终年云蒸霞蔚，宛若天境。苏东坡赞之为“冠世绝

境，大士所庐”（《与佛印禅老书》）。唐宪宗元

和三年（808）道容禅师肇基立寺，曹洞宗二祖云

居道膺禅师传灯阐教而宗风大振，唐僖宗中和三

年（883），赐额“龙昌禅院”；北宋大中祥符年

间，宋真宗敕改名为“真如禅寺”而至今。自唐宪

宗元和初年道容禅师开山，僖宗中和三年（883）

道膺禅师入山演法后，直至明代，以祖师禅载《传

灯录》者共48人。云居山佛教的兴衰是中国禅宗

兴衰的一个缩影，唐、宋、明、清都有哪些杰出的

高僧在此弘道扬法？他们为云居山书写了怎样的

佛教史话？以下将从“云居古道场”“千年真如

寺”“百丈洪州禅”三个方面略作阐述。

一、云居古道场
按古地志载：“南岳为荆扬鼻祖，负终南而跨

荆湘，蜿蜒逶迤，东至庾岭分三支：中支入瓯越，

过灵隐而穷普陀；南支进五岭，由宝林而尽罗浮；

北支则下西江，经分宁，走双龙、百丈、宝峰，至

海昏界而结云居山。是知云居山者，乃南岳之尽龙

也。”[4]“千霄几千仞，据地三百里。”[5]晏殊云：

“盘址崔嵬，层渊秘遂。中画郡国，外罗邑居。灵

真之所迥翔，川涂之所卫要。”[6]晦山老人称“千

层台拥浮幢寺，十丈莲攒泰华图”，谓之“莲华

城”，并撰《天上云居赋》：“维此云居，卓出天

江西云居山佛教史话述略
◎ 徐慧茗

DOI:10.16805/j.cnki.11-1671/b.2021.0066



佛教文史

51THE VOICE OF DHARMA /

衢，挺海昏之秀域，隶洪都之巨区。……仙人欧

岌，始寄双凫，爰著名于欧阜，遂并美于匡庐。”[7]

云居山真如禅寺是历代祖师的最胜道场，千年来

风，香火鼎盛，高僧辈出。唐道容、道膺、道简、

道齐等禅师；宋佛印、佛果、大慧宗杲禅师；明洪

断禅师，清晦山禅师，近代虚云老和尚等高僧大德

都曾卓锡云山，禅宗五家七宗亦相继于此传承。

（一）神衹呵护  灵应不绝

唐宪宗元和（806-820）初，司马头陀[8]至云

山见道容禅师，谓容曰：“吾自南岳来寻此山，凡

十五载，今获胜地。愿与禅师阐扬佛教。”是夜梦

五神人来曰：“求珠当入九重之渊，搜宝必登万仭

巅。” 黎明头陀命樵人开道，与容登山。有白鹿衔

花前导，忽见五神人现前，曰：“此山乃弟子眷属

所居，弟子受佛记嘱，今愿舍此续佛慧命。”容领

诺，随其地治基建寺。僖宗中和三年（883），弘

觉禅师道膺入山，开堂演法，常有五老人来听。一

日弘觉问曰：“公何人？”对曰：“山前檀越。”

言讫而行。弘觉异之，令人观其何往，到山侧小

池跃入其中遂不复见。至今人呼为“五龙潭。”[9]

相 传 道 简 禅 师 在 云 居 ， “ 密 授 真 印 ， 而 分 掌 寺

务。……主事不惬素志，罔循规式，师察其情，乃

潜弃去，其夜安乐树神号泣。诘旦主事大众奔至麦

庄，悔过哀请归院。众闻空中连声唱曰:‘和尚来

了！’”[10]明万历壬辰（1592），真如寺钟不击而

自鸣者数日，适燕京万佛寺住持洪断禅师应运而

至。虚云老和尚于癸巳（1953）七月初五日到山，

住僧咸曰:“师之将至，空山不见人，但闻人语响

者三日矣!”云公来云山第三年春，膺祖时植银杏

花落满园；圃内黄瓜一蒂四实，萱草寻花敷四层，

共二十四瓣，观者称奇。云山凡此瑞应，如“无心

杏”“罗汉塔”“安乐殿”等古迹的由来，无一不

暗示佛法的神通之处，此所谓“法门无尽，灯灯相

续也”。[11]

（二）高僧辈出  法脉相续

唐道膺禅师传灯阐教、宗风大振。道膺（853-

902），唐幽州（河北省）蓟门玉田县人，俗姓

王。幼年出家，诵习经法，青年因不甘“桎梏于律

仪”而前往翠微山问禅。三年后参洞山良价，契悟

宗旨，遂嗣其法。唐昭宗在位时（889-904）卓锡

云山，“所化之徒，寒暑相交，不下一千余众。

牛头香树围绕者，皆是栴檀；金翅鸟王轩翔者，不

齐尺鷃；四方馈供，千里风从，如荆南帅成汭，遣

赍檀施，动盈巨万”[12]。道膺所在的晚唐时期，正

是南禅鼎盛时期，道膺到云居山弘法近三十年，得

到镇南节度使钟传（？―906，洪州高安人，时封

南平王）的大力护持，每每施金逾万，殿堂寮舍焕

然一新，香火法事十分旺盛，钟传曾为道膺奏请紫

衣、师号，僖宗赐寺名为“龙昌禅院”，圆寂后赐

道膺“弘觉禅师”谥号。道膺在云山殚精竭虑，呕

心沥血，继承曹洞宗“理事不二，体用无碍”的

思想和“家风细密，言行相应”，“随机利物，就

语接人”的禅风，授徒千余人《五灯会元》载声名

卓著者达19人，如怀岳、道简、山昌等，均声名

显赫，续曹洞宗法脉，使“洪州禅”在唐至五代遍

及大江南北。时有新罗僧云住得道膺印可，归国

后创曹洞宗须弥山派。入宋以后，沩仰、云门、法

眼渐次失传，临济、曹洞日盛。南宋嘉定十六年

（1223）日僧道元来华求道膺之法，并将曹洞宗引

入日本，至今日本佛教仍将真如禅寺尊为曹洞宗祖

庭之一。

明洪断禅师恢复云居祖庭。洪断和尚原是北京

万佛堂住持，受紫柏真可（1543-1603）之请于明

万历二十年（1592），来复兴毁于元末兵火的云居

山真如寺。据《云居山志》载：

……岁壬辰，年四十三。晤紫柏尊者于京师，

闻“最怜清净金仙地，反作豪门放牧场”之句。

遂荷策云居，结茆闭关，跪诵《华严》三载。丙

申，慈圣皇太后遣中贵到山赐紫衣等物，始建方

丈。辛丑建大殿。壬寅进京，皇太后施金，铸渗

金千佛宝莲卢舍那大佛。乙巳进京，国母颁赐《龙

藏》。戊申回山，建藏殿安奉，……壬子复往万

佛堂，不复来矣。前后往来经略云居二十年……

殿堂寮舍，凡丛林所宜有者，内外焕然。续置庄田，

约计七处。命徒属辈各依庄庵静住，商请十方高

僧住持常住，以公法化，冀唐宋盛时气象，将见

于今日矣。”[13]

“万历丙申（1596）圣皇太后遣中贵到山挂

幡、赐金及紫衣等物。因葺方丈左右禅堂。癸卯复

蒙神宗之母‘慈圣皇太后’施渗金毗卢佛铜像，高



52 二○二一年  第三期

丈余，赐藏经一部，建藏经阁贮之。”[14]方丈、天

王殿、钟鼓、三门伽蓝、祖师真君、龙神祠、斋堂

等皆遂落成。[15]洪断禅师费尽艰辛，历时二十载，

终于重新恢复了云居祖庭。万历四十年（1612），

六十三岁的洪断禅师决定离开云居山，返归北京万

佛堂。临行前，因恐云居山十方丛林演变为子孙丛

林，遂将自己的所有徒属共十人，分别遣散到各地

之小寺庵。直到明崇祯十年（1637）颛愚观衡禅师

来游云居山，常慧禅师见而大喜，再三邀聘，以

真如常住付托颛愚。颛愚观衡禅师住持云居法席

后，乃大兴云居道场。颛愚观衡（1579-1646），

明 末 高 僧 ， 因 其 常 坐 禅 大 伞 下 ， 又 署 “ 伞 居 和

尚”。《山志》载：“（颛愚）丁丑至云居，见山

水丰厚、峰峦环拱，曰：‘南方北山，天下第一道

场也！’遂应请，时云居缘尽法施，师振扬风，重新

观听，见闻感悟，顿成净土。”觉浪大师曾云：“和

尚重兴云居，与膺祖同功。”[16]颛愚全身法塔距真如

禅寺约七公里，现存三组塔铭：《云居中兴颛愚衡和

尚塔铭》（明熊德阳所撰）、《云居中兴颛愚和尚塔

铭》（曹洞正宗第三十三世金陵栖霞寺道盛和尚撰）

以及明进士熊文举撰《重迁颛愚和大师塔铭》。

1954三月初十日上午，因重建大殿，虚云老

和尚命人先将瓦砾除去，集百人之力，将大铜佛移

开。发现下为石座，中有地宫。有青石碑三块（含

碑文），石盒一方，函盖无损。考之，其一为宋代

绍兴辛酉法如禅师刊；其二为明代万历壬辰洪断禅

师刊石。石函中藏有镇座法宝各物。碑文两块，标

题为“云居山真如禅院重建大佛宝殿地宫铭”，每

块碑文分记事和铭文两部分。碑文一记载了云居山

在元末遂遭焚荡，受悟禅师纸托中兴云居的经过。

其二记载的是万历壬辰二十年春，檀越贺学礼共建

大殿的经过，建藏经阁、方丈、天王殿、钟鼓楼、

三门伽蓝、祖师真君、龙神祠等，落款为“赐紫

中兴云居第一代比丘洪断记”。另有“谨示”两

则，镇座物品，计开诗二首《登山有感》《畅述本

怀》。[17]

清初晦山、云鹏整顿云居禅林。戒显（1610-

1672），号晦山，明末清初临济宗高僧，俗姓王，

字愿云，娄东（今江苏省太仓县）人。顺治七年

（1650）晦山到庐山，初住香炉峰遗爱寺，后移归

宗寺。适云居山真如寺以疏来请，遂于顺治八年

（1651）前往开法。并率众耕作，殿堂厨库，顿然

一新。建大雄宝殿、应供堂、香积堂、云水寮。

“历二年，是时禅风渐衰，和尚以临济七事钳锤衲

子，号为毒辣；入室者甚众，皆天下之英俊，化行

江楚数千里。和尚开辟之功，何其伟也！”[18]他前

后住持十年，一面倡导禅学，一面弘传戒法，道誉

闻于江楚。

继晦山戒显禅师之后，其法徒燕雷元鹏禅师

就任真如寺住持。元鹏禅师继其师未竟之功，且发

扬光大，在寺内大兴土木，“新建禅堂、方丈安

稳室、千斋堂、耆宿寮、浴堂、田寮、米寮、千华

阁等，整齐绚烂，蔚然复唐宋旧迹。岁辛亥，燕雷

又续置学背垅庄田二十亩零，便输漕米。又缁素

合置木埇庄田三十九亩零，以供晦山和尚塔院香

灯。”[19]至清康熙七年（1668），新建的禅堂、方

丈、千斋堂等建筑即告竣工。与此同时，元鹏禅师

还继承颛愚、晦山二前辈的遗愿，完成了《云居山

志》的编纂。 

近代道高僧虚云对云居道场的复兴。1953 年7

月，虚云老和尚（时114岁）应真如禅寺性福和尚

之请，在弟子佛源、觉民、果一等的陪同下，从庐

山大林寺出发，徒步登山礼祖。见满目瓦砾，荒

草遍地，仅留毗卢遮那大铜佛曝坐于荒野，遂发大

愿，重兴祖庭。大师以百余岁高龄，殚精竭虑，历

尽艰辛，仅用了三年时间，佛国楼台，重新涌现，

渐复唐宋旧观。1990年9月，真如禅寺又兴建了

“虚云纪念堂”，缅怀高僧虚云。1982年修复了天

王殿、大雄宝殿、藏经楼等建筑。同年9月又新建

了“虚云老和尚舍利塔”。党的十一届三中全会以

来，宗教信仰自由政策得以全面落实，真如禅寺在

原中国佛教协会会长一诚老和尚、现任住持纯闻法

师的主持下，真如禅寺广大僧众禅修不忘农事，农

禅双举，劳作自给，成为全国重点寺庙和佛教活动

的场所，全国“三大样板丛林”之一。

二、千年真如“莲华城”
（一）云居御墨  泽被后世

云居殿堂，历奉敕建，琳碧精营，以唐宋最

盛。“明天顺成化尚存僧房五百余间”[20]，足见唐



佛教文史

53THE VOICE OF DHARMA /

宋之兴盛。云居御墨，肇自唐代以及两宋。唐宪宗

元和年间（806-820），道容禅师与司马头陀同游

云居山，登顶见地平如掌，湖澄如境，四周龙珠

峰、袈裟峰、钵盂峰、象王峰，环列如屏障，便

在此处开基建寺，始为“云居禅院”。继道容建寺

后，其弟子全庆、全诲等嗣法云居住达70年之久。

至唐僖宗中和三年（883），道膺至山，“时南平

王钟传素仰道风，方持戒律，摄衣延见，虚左相

待。……（膺）诣府抗辞，请扬真谛。南平即日欣

然许之，黑白欢迎。人天景从，登狮子之座，抚纳

众生。宣海潮之音，开导群品。钟传奏闻帝廷，赐

额曰‘龙昌禅院’，号曰‘弘觉大师’”[21]。 

宋大中祥符元年（1008），宋真宗赵恒诏赐

“真如禅寺”匾额，仁宗御赐飞白书，并赐元祐禅

师紫衣。时佛印了元禅师，九坐道场，名振朝野。

仁宗赐佛印高丽磨衲金钵，以旌师德。高宗建炎元

年（1127），佛果克勤禅师，奉天下名山，惟师择

住之，诏敕住持云居，赐号“圆悟”。师捧起敕

曰：“龙床角头亲赐得，天上云居古道场。安可树

边藏拙衲，更无佛法可商量。”[22]宋代复赐名“真

如禅院”，“其时相传庄庵四十八所”。明天顺成

化中，尚存僧房五百余间。到嘉靖末年大圯，仅剩

碧溪桥、讲经台、安乐殿、罗汉塔、赵州关，令游

者怅然。

明初，真如寺院的殿堂房屋、湖田山产逐渐

被地方豪绅侵吞盘夺，一片衰败。正是洪断禅所谓

“最怜清净金仙地，反作豪门放牧场”的景象。明

万历二十七年（1599），神宗敕谕：“……佛氏藏

经旧刻六百三十七函，我圣母慈圣宣文明萧皇太后

续刊四十一函，朕既恭序其端，而又通行应施，

序其前后，敕谕护持。所以锡孝类、留慈恩也！兹

者朕嘉善道之可依。念传布之未广，爰命所司，印

造全藏六百七十八函，施舍在京及天下名山寺院，

永垂不朽！”[23]万历二十年（1592），北京万佛堂

住持诸缘洪断和尚到云居山重建真如寺。万历丙申

（1596）圣皇太后遣中贵到（云居）山挂幡赐金及

紫衣等物。复蒙圣皇太后施渗金毗卢佛铜像，高丈

余，赐《大藏经》一部，共678函，建阁贮之。[24]

万历三十年（1602）殿堂僧舍相次落成，神宗皇帝

御书匾额曰：“寡过未能”。禅堂楹联云：“智水

消心火，仁风扫世尘”。洪断把他重兴真如寺的经

过，简记刻石，与前代渗金古释迦像、舍利瓷瓶、

梁公砚、古炉瓶等法宝文物一起，埋藏于大殿佛座

下地宫石函内，以兹纪念。1953年，虚云老和尚重

兴云居道场，此物尤存。

（二）云居仙境  流光溢彩

虚云老和尚在《云居山志重修流通序》中记

道：“佥议重修事宜，虽有殿宇旧址之可寻，而

乏山志记载之考据。因志板久毁，书册亦绝，后

于苏州访得残本[25]，漫漶殊甚。乃属岑学吕居士

考订重辑之。略有增删。……久历变更，酌为删

去。其余悉依旧本。”[26]以下以岑学吕编《云居

山志》（1959年，以下简称《山志》）所辑“寺

记”（卷七）、“赋”（卷十二）、“诗文”（卷

十四至十七）为例，从文人的描述中，略窥真如寺

一千二百多年的佛教史。

《山志》所录诗歌包括诗233首，其中士人诗

79首，僧诗84首；集景诗70首，其中士人诗21首，

僧诗49首；歌2首，词2首。这些诗歌大致可以分

为三类：1.相互赠答之作；2.怀念之作；3.题咏之

作。其中包含了大量的信息，是对云居道场很好的

文化诠释。其中收录最多的是晦山老人的作品，以

其署名的艺文类共40篇。其次是元鹏禅师，共28

篇。从时间上看，这些诗歌出现于北宋到清初，均

是禅僧士大夫化与士大夫禅悦之风盛行的时代，

体现了鲜明的时代特色，从中可以看出佛教在宋明

时代的演变。其中像佛印与苏轼、秦观等人，大慧

宗杲与李彭、韩驹、吕本中等江西诗派诗人，还有

晦山、元鹏等人的社会交往，都可以说是这一时期

“士人佛教”的具体表现。从地域上来看，这些诗

收录在《云居山志》中，尽管不是所有的诗歌都是

与云居山有关，但总体上都与云居山有直接或间接

的联系，体现的总体是反映僧俗交游现象，既是南

方佛教文化的一个侧面，同时也是江西禅宗文化的

一个典型的地域特征具体。如北宋时的佛印了元、

南宋大慧宗杲、明代诸缘洪断、清初晦山戒显、近

代虚云老和尚，他们既是寺僧，亦是诗僧，其作品

大都和云居山有着千丝万缕的关系。以晦山老人为

例，晦山的书法和诗文都很有名。《建昌县志》说

他“博学强记，三教书无所不览，尤精墨妙，兼通



54 二○二一年  第三期

六家书。”徐增说他的书法“得晋唐神骨，偶落一

字，人争宝之”[27]。晦山曾为云居山撰写《天上云居

赋》，文字优美，意境开阔，体现出明末清初一代

“遗民僧”劝善治世的情怀。晦山在云居山时曾作

《禅门锻炼说》，自序作于辛丑孟春（1661）上元

日，时住云居山。这是一部针对当时宗下的流弊而提

出的整理禅林的理论纲领。文字畅达，言简理尽，

署名“江西南康云居山真如禅寺晦山戒显著”，前有

序、后有跋，文学性和思想性都极高。[28]

三、百丈家风洪州禅
（一）农禅并重  禅风悠长

禅宗的形成是中国佛教史上的大事。相传达摩

一派禅师，至四祖道信（579-651），以湖北黄梅

双峰山为据点，在皖、鄂、赣临界地区的官民中产

生过重大影响。他们在此定居聚徒、坐作并行，不

读经，不共人语。五祖弘忍认为“四仪皆是道场，

三业咸为佛事”，把“禅”贯彻到日常“役力”生

活中，改变了印度“凡禅必坐”的特点，从根本上

改变了禅的面貌。这是禅宗对传统佛教思想的重大

改革。[29]

禅师的活动吸引了诸多的追随者，受到了从地

方到中央的关注，也导致了禅宗内部的分化。真正

使南岳禅法轰动一时是中唐时六祖门下第二代马祖

道一禅师（709-788）。马祖在洪州创立“洪州禅”

（亦称“江西禅”），首创寺院丛林制度，并倡导

农禅结合。马祖弟子百丈怀海（720-814），随马

祖六年。他依据禅宗的特性，针对中国社会的实际

情况，在元和九年（814）创《百丈清规》，开启了

禅门丛林制度。禅僧寺院规式的诞生使得禅宗丛林

的修持生活规范开始走向条文化、制度化。怀海所

完成的农禅体系，在中国禅宗史上具有划时代的意

义，也是整部中国佛教通史中的重要事件。[30]

真如禅寺自建寺以来，重禅修，亦重农事。

自道膺以来一向秉承“一日不作，一日不食”农禅

家风。历代住持带领寺僧身体力行、农禅并重，如

法修持、严守清规。宋绍兴年间（1131-1162），

法如禅师执掌法席，曾道：“道，十二时中向什

么处安身立命？披蓑侧立千峰外，引水浇蔬五老

前。”[31] 正是对真如寺农禅家风的形象的描述。明

神宗万历年间（1573-1620），诸缘洪断和尚来山

“垦劈荆棘，诛茅缚屋”，三年之内，砌起长达数

百丈的“罗汉垣”。明崇祯年间（1628-1644），

高僧观衡（号颛愚）住持真如禅寺，曾作七言古风

《插田歌》：“田角斜，禾路直，横竖成行若丝

织。畦似如来福田衣，禾象梵王网孔密……。”以

诗入禅，以农喻禅，洋洋数千言，是农禅并重的代

表作。明清易帜，战火兵燹之祸波及真如禅寺，晦

山戒显继任方丈，集释门之英才，使膺祖繁盛道场

宛然重现。戒显曾作七律《云顶田》：“云居高锁

乱云巅，云外浮空满绿田。谁是五丁从梵坞，坐看

百亩涌湖天。星河夜接袈裟影，鹳鹤朝冲犁耙烟。

肯学耦耕霄汉上，僧农一笠夕阳边。” 情景交融，

直抒农禅情怀。元鹏禅师继席，沿袭祖师禅风，增

置田庄两处，共60亩；收录历代文墨，编成《云

居山志》20卷（康熙版），亦作《云顶田》一首：

“翠柏离披禾浪碎，香风浮动稻花肥。躬耕自昔家

声旧，归路农歌放落晖。”上世纪五十年代，虚云

老和尚中兴云居道场时，已是百余老人，仍“努力

刀锄耕耘”，秉“一日不作，一日不食”之古训，

继承“农禅并重”优良传统。多方筹划修复殿堂、

开荒种田诸事宜，并呈报地方政府批准，成立真如

寺僧伽农场。到1956年，共开出水田百八十亩，

旱地七十多亩，收割了四万五千多斤稻谷，杂粮两

万六千多斤。同时，营林造林数百亩。[32]据《云居

山新志》，中共十一届三中全会以后，真如禅寺在

光大“农禅并重”传统方面的继承与发展的实际，

重建东西禅堂，增加坐长香的人数，延长每日坐香

时间，每年如期进行夏讲冬参。农林生产方面，既

恪守寺院惯例，又学习借鉴世俗社会的改革措施，

采用联产承包责任制，调动僧众的生产劳动积极

性，提高劳动效益，多次获得生产自养先进单位荣

誉，从而使这座得到中国佛协会长赵朴初居士首肯

并赞扬为“样板丛林”的寺院形象更为突出。[33]

（二）先哲相衔  相得益彰

历代文人墨客，竞相前来，如白居易、秦观、

皮日休、苏轼、黄庭坚、晏殊、朱熹等都曾参礼云

居山，登临游览，留有咏题。历来最为人们称颂的

是苏东坡、佛印和黄庭坚的故事。中国的佛教经过

唐代的繁荣昌盛，至宋代已没有过去那种极盛的气



佛教文史

55THE VOICE OF DHARMA /

象。唐代禅宗的五家派别，到了宋代主要有临济宗

和曹洞宗两家仍然盛行，以后又发展出黄龙和杨岐

两派。这些禅宗支派以“文字禅”“看话禅”盛行，

结果出现了大量的《灯录》和《语录》，本来不立

文字的禅宗，变成了“大立文字”“不离文字”的

禅宗。宋代这种独特的禅风自然会影响到宋代诗歌

创作与诗学理论。代表北宋诗坛的苏轼与黄庭坚受

到这种“文字禅”的倾向的影响，尤其黄庭坚亲自

实践了禅宗默照静观的禅法，其艺术风格完全接受

了公案中“参话头”的思维模式。

佛印（1032-1098），法名了元，字觉老，俗

姓林，饶州浮梁（江西景德镇市）人。一生四度住

云居山，接得四方云衲。《宋高僧传》载： 

诞生之时，祥光上烛，须发爪齿，宛然具

体。……孩孺异常。发言成章，语合经史。闾里

先生称曰“神童”。年将顶角，博览典坟，卷不

再舒。洞明今古，才思俊迈。风韵飘然，志慕空宗。

投师出家，试经圆具。感悟夙习，即遍参寻。投

机于开先法席，出为宗匠。九坐道场，四众倾向，

名动朝野。神宗赐高丽磨衲金钵，以旌师德。……[34]

黄庭坚（1045-1105），字鲁直，号山谷道

人，洪州分宁（今江西修水县）人，世称“黄山

谷”，其独特的诗风开创了江西诗派。宋元丰初

（1079），佛印出任真如禅院住持，续佛慧命，大

行禅法。四方衲子云集，纷拜门下，徒众达千人以

上。苏轼、黄庭坚、陆游、王安石等也都相继登门

造访，奉之为师，交往甚密。黄庭坚以“白发庞眉

老尊宿，祖堂秋鉴耀真灯”（《登云居作中》），

赞佛印高岸的道行。黄庭坚曾多次登上云居山，与

佛印几乎形影不离。一起习经研法，采茶浇地，游

山谒寺，轻松如意的农禅生活在诗作中多有体现。

黄庭坚还应了元之请撰写了《云居右禅师语录序》

一文。

苏东坡是早年在移居湖州过金山寺时，结识

了佛印。东坡与佛印禅师的众多公案，为后世所广

传。两人真挚友情，除了可见于历史记载的趣闻

轶事中，还真实地体现在云居山的景点之间。“佛

印住云居，凡四十年间，德化缁素，缙绅之贤者，

多与之游。四众倾向，名动朝野。”[35]云居山中有

“碧溪桥”，相传为佛印所建，又称佛印桥。东坡

作《游云居》：“一片楼台耸天上，数声钟鼓落

人间……欲与白云论心事，碧溪桥下水潺潺。”

桥下有石，相传苏东坡与佛印并肩坐于溪畔的巨

石上促膝谈心，后人将此石名为“谈心石”。谈

心石上刻有“石床”二字，劲道放达，据传为苏

东坡手迹，至今仍完好留存。佛印禅师与苏东坡

应酬文字很多，乐为后人所传诵。例如，南宋时

出现题为宋苏轼撰的《东坡问答录》（又名《东

坡居士佛印禅师语录问答》），所记皆为苏轼与

佛印禅师往复之语。明魏学洢《核舟记》描述的

苏黄与佛印三人共舟，“佛印绝类弥勒，袒胸露

乳，矫首昂视，神情与苏、黄不属”[36]，形象传

神逼真，意境深远开阔。

黄庭坚及江西诗派，自觉地将禅宗的思维方式

运用到文学创作的构思中，作诗多参禅理、禅趣、

禅语，迥异于唐诗，无疑是诗歌创作上的突破。这

与宋代江西禅宗的兴盛有一定的联系。宋代禅宗最

繁荣的黄龙和杨歧两派均产生于江西。黄庭坚的家

乡修水县附近到处都是南禅寺院。浓厚的禅宗文化

气氛，影响了黄庭坚、韩驹、李彭等江西诗派诗人

的风格。与诗人交往的高僧，如大慧宗杲等，又均

是名噪一时的高僧大德。同时住持云居山多年，士

僧交往频繁，参禅品茗，用禅的理念和思维方式来

表达人生如梦、随缘旷达、清净本性、自我解脱等

主张，追求自己人生的真谛。禅宗对诗歌的渗透的

结果，必然是带来真正的审美趣味的平淡自然化，

且富于理趣、谐趣与意趣，以参禅之法，教人学

诗，以禅学建立诗学。禅与诗的融合，经苏轼、黄

庭坚等，至江西诗派时已经达到了高峰，其影响一

直绵延到清代。[37]

四、结  语
云居山，唐宋与匡庐齐名，秀甲江右，古往今

来成为南来北往高僧大德的行脚的必经之道，在汉

传佛教史上具有的突出意义。道膺所在的晚唐时期，

正是南禅鼎盛时期。膺祖在云居山弘法近三十年，

承曹洞禅风，授徒千有余人。五代十国以后，天下

曹洞宗所奉行的实为道膺精神了，从这个意义上说，

真如禅寺是曹洞宗的源地。直至明代，以祖师禅载

《传灯录》者共 48 人，僧房尚有五百余间。唐宋之盛，



56 二○二一年  第三期

可见一斑！明清以降，云居道场几经衰落。幸有佛

弟子明洪断、观衡，清初晦山、云鹏，近现代道高

僧虚云、一诚等整顿云居禅林，复兴云居道场。真

如禅寺自建寺以来，秉承“一日不作，一日不食”

农禅家风，使得千年丛林在新时代仍然古风犹存，

成为当代的样板丛林。历代文人墨客，竞相前来参

礼云居，登临游览，多留咏题。浓厚的禅宗文化气氛，

影响了黄庭坚、韩驹、李彭等江西诗派诗人的风格。

禅与诗的融合，形成江西诗派特有风格，影响深远。

（作者为西北大学历史学院17级中国史博士

生、南昌交通学院副教授，本文系2018年国家社科

基金项目“清代南部县宗教与乡土社会”项目编

号：18BZS076；2020江西省高校人文社科项目“基

于社群文化的南昌西山万寿宫庙会研究”，项目编

号：SH20102；2020华东交通大学理工学院校级教改

项目“乡村振兴战略背景下应用型本科院校旅游管

理类人才培养模式研究与实践——以L学校为例”阶

段性成果）

注  释：

[1][30] 杜继文、魏道儒著：《中国禅宗通史》，江苏古

籍出版社，1993 年版，第 226 页，第 253 页。

[2] 净慧主编：《虚云和尚全集·杂录》，中州古籍出版

社，2009 年版，第 165-166 页。（版本下同）

[3]《方舆胜览》卷十七载：“欧山，在建昌。相传有欧岌

得道此山。”康熙版《云居山志·山川》载：“传欧岌将军为

楚将，以怀王入秦，而后裔康王避难于庐山谷中。王翦追之急，

天忽雷雨烈风，翦人马不能前，因名‘康王谷’。而将军觅嗣

主不得，遂遁此山。修炼得道，仙隐始著，故名欧山。”

[4] 岑学吕重编：《云居山志·山水》，载于杜洁祥主编

《中国佛寺史志汇编》，第二辑，第 15 册，台湾明文书局，

1980 年版，第 45 页。（版本下同）

[5]《云居山志·集景诗》，第 233 页。

[6][9][14][19][20][21][24]《 云 居 山 志· 寺 记》， 第

116 页，第 115-116 页，第 120 页，第 124 页，第 119 页，第

116-119 页，第 120 页。

[7]《云居山志·赋》，第 167 页。

[8] 据《江西通志》：“司马头陀习堪舆家言，历览洪都

（今江西南昌县）诸山，钤地一百七十余处，迄今犹验。一日

至奉新，参百丈，曰：‘近得湖南一山，乃一千五百善知识所

居。’百丈曰：‘老僧可住否？’曰：‘不可，和尚骨相，彼

肉山也。’时华林觉为首座，询之，不许。一见灵祐，曰：‘此

为山主人也。’后往住山，连帅李景让率众建梵宇。请于朝，

赐号‘同庆寺’，天下禅学辐辏焉。竟如其言。”

[10][13][16][31][35]《云居山志·住持》，第 64 页，第

78-80 页，第 80-81 页，第 75 页，第 67 页。

[11][15][17][26]《虚云和尚全集·书信·文记》，第

316-317 页，第 103 页，第 102-105 页，第 319 页。

[12]〔北宋〕释赞宁著：《唐洪州云居山道膺传》，载《宋

高僧传》卷十二，《大正藏》，第 50 册，第 781 页。

[18][27]《云居山志·录序》，第 138 页，第 140 页。

[22][23]《云居山志·敕谕》，第 112 页，第 132 页。

[25] 此残本即康熙版本的《云居山志》。该志的成书年

份为康熙丁未年，即康熙六年（1667）。晦山戒显的法嗣燕

雷元鹏在《云居山志·缘起》中说：“鹏忝继席，匡领之暇，

苦心搜采，积之十年，捃实诠次，薄成卷帙。”时元鹏为真如

寺住持。晦山戒显《云居山志·序三》中说：“今丁未，鹏子

主席之十载。忽传一编至，则约翁所定，鹏子手辑《云居志》

也。”“约翁”，即熊维典，字约生，建昌人，明崇祯四年

（1631）举进士，入清不仕，隐归乡里。熊维典《云居山志·序

二》中说：“《云居山志》，颛愚师欲为之，……晦山师又欲

为之，……今燕雷师卓锡是山，始克为之。”颛愚禅师于明崇

祯十年（1637）住持真如寺。现有《云居山志》有三个版本：

1.〔清〕释元鹏编纂，何明栋、卢川校注：《云居山志》（合

订本），江西人民出版社，2002 年版；2. 岑学吕编：《云居山

志》，初版于 1959 年，载于李润海监印、杜洁祥主编《中国佛

寺史志汇编》，第二辑，第 15 册，台湾明文书局，1980 年版；

3.释一诚主编：《云居山新志》，中国文史出版社，1992年版。

[28] 林元白：《晦山和尚的生平及其 < 禅门锻炼说 >》，

载《现代佛学》，1960 年第 6 期。

[29] 杜继文著：《佛教史》，江苏人民出版社，2017 年

版，第 272 页。

[32]《虚云和尚全集·年谱》，第 248-249 页。

[33] 华文：《评 < 云居山新志 >》，载《法音》，1993 年

第 2 期。

[34]《南康军云居山了元佛印禅师》，《五灯会元》卷

十六，《卍新续藏》，第 80 册，第 331 页。

[36] 魏学洢：《核舟记》，载《文章辩体汇选》卷 580，

文渊阁《四库全书》集部总集类。

[37] 朴永焕：《黄庭坚及江西诗派之禅诗研究》，载纯闻

主编《巍巍云居千年真如—虚云禅师佛学国际研讨会论文集》，

中州古籍出版社，2012 年版，第 739-778 页。

（责任编辑：王丽心）


