
收稿日期: 2013 － 03 － 10

作者简介: 龚国光( 1945 － ) ，男，江西南昌人，研究员，中国河洛文化研究会理事，江西省人民政府文史研究馆馆员，主要从事文化研究。

·文化研究·

佛教禅宗在江西的繁衍及民族文化特征

龚国光
( 江西省社会科学院，江西 南昌 330077)

摘 要:佛教传入中国，不仅极大丰富了中华民族传统文化的内涵，而且还潜移默化地影响着我国民众的思维定式、生活信

仰、民风民俗及诸多审美意识。佛教肇始东汉洛阳，最初几乎成为皇室上层社会的“专利”，随着北佛南移，从而开启了中国佛教由

贵族向民间下移的进程。禅宗的出现以及最终成型于江西，标志着佛教中国化的完全成熟和儒释道的高度融合。从普世文化角

度看，禅宗具有一种鲜明的民间性与草根性，它自觉和深刻地体现了一种中华民族文化意识，所产生的深远影响是不言而喻的。

关 键 词:禅宗繁衍;佛教汉化;坛经文化;禅风禅韵

中图分类号: B946． 5 文献标识码: A 文章编号: 1008-5424( 2013) 06-0078-06

一个偶然的事件———只因东汉明帝刘庄做了个
梦，永平十年( 67 ) 洛阳迎来了摄摩腾、竺法兰两位
印度高僧，成为中国佛教的开山始祖，洛阳白马寺也

即成为中国佛教的“释源祖庭”。东汉恒帝建和年
间( 147—149) ，另一位安息( 今伊朗) 高僧安世高来
到洛阳，居洛二十余年，翻译了大量经典，被称为

“群译之首”。至东汉末年，社会动荡，安世高决定
南下，来到浔阳( 今江西九江) 、豫章( 今江西南昌) ，
留下了河洛文化与赣鄱文化佛教互渗的最初印迹。
东晋孝武帝太元二年( 377 ) ，随舅舅令狐氏在许昌、
洛阳游学达八年之久的慧远，跨过长江，走进庐山，

定居东林寺，创净土宗。这是中国佛教发展史中的
一个巨大变化，具有划时代意义。梁武帝普通八年
( 527) ，随着印度高僧菩提达摩定居登封嵩山少林
寺，禅宗终于登上了中国佛教的历史舞台，从而拉开

了佛教中国化和禅宗繁衍历程的序幕。
一、达摩渡海南来与慧可“立雪断臂”
菩提达摩，南天竺国香至王第三子，师事第二十

七祖般若多罗。多罗圆寂后，达摩遵照祖师的临终
嘱咐，经过三周的艰难历程，穿越南海，于梁武帝普

通八年( 527) 十月一日到达金陵( 今南京) ，并受到
梁武帝接见。当时，梁武帝曾问达摩: “朕即位已
来，造寺、写经、度僧不可胜纪，有何功德?”达摩答:
“并无功德。”武帝问:“何以无功德?”达摩答:“此但
人、天小果，有漏之因，如影随形，虽有非实。”武帝
又问:“如何是真功德?”达摩回答:“净智妙圆，体自

空寂。如是功德，不以世求。”这是禅宗最初一段经
典的机锋犀利的对话。此前，梁武帝是把自己的行
为定位在“功德无量”的“圣人”; 禅宗观点恰好相
反，认为一个人只有内省，不断坚持自修身心，才能

算作“功德”，像梁武帝这样不注重自己的身心修
炼，其所做的一切仅停留在“积佛”的表象上，所以
达摩的回答只能是“并无功德”。这位皇帝并不醒
悟，达摩知道这是“机缘未契”，便不辞而别，“潜回
江北”，来到少林寺。登封中岳嵩山少林寺，是河洛
地区继洛阳白马寺之后的又一座极其重要的寺院，

具有特别重要的意义。少林寺创建于北魏孝文帝太
和十九年( 495 ) ，三十二年之后，由于达摩的到来，
从而使少林寺最终成为中国禅宗的开基圣地。
达摩从释迦牟尼如来所承传的禅法称作“如来

禅”，在中国叫做“祖师禅”。其禅法以《楞伽经》为
主要的理论基础，所宣扬的是世界万物乃“自心所
现”，不重语言，而在慧念，冥心虚寂，内外俱明，修
持以“忘言忘念，无碍正观”为宗。其具体内容概括
起来就是“壁观”二字。民间盛传的所谓“面壁九
年”，并不是九年面壁不动，而是指一种“心如壁立，
坚住不移”的入禅精神状态。达摩的禅法修炼，无
需优越的物质条件，选择的是清苦孤寂的生活，追求

的是精神上的无上境界。达摩的禅法，为中国佛教
注入了一种清新的气息而独树一帜，赢得广大下层

民众的青睐而名声大振，实际上开启了中国佛教由

贵族向民间下移的端倪。达摩的行为与当时佛教作

第 15 卷 第 6 期
Vol． 15 No． 6

黄河科技大学学报
JOUＲNAL OF HUANGHE S＆T UNIVEＲSITY

2013 年 11 月
Nov． 2013

DOI:10.19576/j.issn.1008-5424.2013.06.021



为统治者附庸的这一趋势是格格不入的，于是招来

杀身之祸。数度投毒不果，当第六次又发现食物中
埋下毒药时，达摩已完成了“传法”的这一终极任
务，于是坦然进食。魏文帝大统二年( 536 ) ，达摩端
坐圆寂，众徒将达摩遗体葬熊耳山 ( 今河南宜

阳) ［1］第二十八祖菩提达摩。
时有僧人神光，出家前是一位旷达之士，长期居

住洛阳一带，博览群书，尤其善谈玄理。他听说达摩
大师来少林寺面壁参禅，便亲自前往少林寺，晨夕参

承，但达摩并不理会，仍端坐面壁如故。其时已至年
尾，大雪纷飞，神光坚立不动，天亮时积雪已没膝盖。
为此，达摩悯问: “汝久立雪中，当求何事?”神光悲
泪说:“惟愿和尚慈悲，开甘露门，广渡群品。”达摩
试问:“诸佛无上妙道，旷劫精勤难行能行，非忍而
忍，岂以小德小智轻心慢心欲冀真乘! 徒劳勤苦。”
神光闻达摩诲励，潜取利刀自断左臂置于师前。师
知是法器，遂因与易名曰“慧可”［1］第二十九祖慧可大师，慧
可最终获得达摩的精髓和禅宗的真传。达摩圆寂
后，慧可秉承祖师意志继续在河洛地区弘法，至北齐

文宣帝天保二年( 551 ) ，二祖慧可将《楞伽经》及袈
裟等法器传给三祖僧璨后，便韬光混迹于邺城 ( 今

河南安阳一带) 三十余年，至百余岁圆寂，葬于磁州

滏阳( 今河北磁县) 。“立雪断臂”，是中国佛教一个
著名的励志典故而历代传诵。虽然慧可的做法过于
绝对，但它告诉人们一个道理:对事业的追求必须具

有一种坚忍不拔的意志和无所畏惧的胆识。把慧可
的事例与前面梁武帝“求取功德”对照，问题出在哪
里便一目了然了。
二、五祖弘忍与南北禅宗的分野
禅宗一脉的南传，是在三祖僧璨。当慧可传法

僧璨时，正值社会动荡，他告诫僧璨: “汝受吾教，宜
处深山，未可行化，当有国难。”得到祖师的嘱咐，僧
璨便南下隐居舒州( 今安徽庐江县西南) 皖公山( 即

今安徽天柱山) 。隋文帝开皇十二年( 592) ，有沙弥
道信，年仅十四岁，请求僧璨法师为其解脱，法师问

谁捆绑了他，道信回答说没人捆绑他。法师又说，如
此，那你为何要求解脱? 道信大悟，跟随法师九年。
隋代统一南北，崇佛礼法，僧璨带领道信等徒众来到

吉州( 今江西吉安) ，从此，三祖僧璨开始上演以赣

江—鄱阳湖广大区域禅宗繁衍的壮剧。道信在吉州
受戒，一心精进，传得衣法后，仍不敢有丝毫懈怠。
唐高祖武德七年( 624) ，四祖道信来到蕲州黄梅( 今
湖北黄梅西北) ，路遇一小儿，问他姓什么，小儿答:

“有性，但不是常性。”道信追问姓什么，小儿答:“佛

性。”这位小儿就是道信后来将衣法传给他的五祖
弘忍。
禅宗到了五祖弘忍已成规模，它在民间大力传

播，四方求禅奔赴黄梅者络绎不绝。弘忍的弟子众
多，其中最得意的高足有两位，这就是人们所熟知的

神秀和惠能。一北一南，北以《楞伽经》为宗，以心
法内功为旨，创导“渐悟”;南以《金刚经》为宗，以一
行三昧、系心一佛为本，首开“顿悟”，从而开创了中
国禅宗最为辉煌的时代。
神秀，东京尉氏( 今河南洛阳) 人，“少览经史，

博综多闻”，奋志出尘，来到蕲州黄梅东山寺师事弘
忍，法师深加器重。神秀强调“拂尘看净”，力主渐
修，要求打坐“息想”，起坐拘束其心。他忠实继承
了一祖达摩、二祖慧可《楞伽经》的精髓，其著名的
偈语“时时勤拂拭，莫使有尘埃”，正是北宗“渐悟”
的灵魂。唐高宗上元二年( 675 ) ，五祖弘忍圆寂后，
神秀离开东山寺，来到江陵( 今湖北江陵县) 当阳山

玉泉寺居住，此时其名声极大，“四海缁徒，向风而
靡，道誉馨香，普蒙熏灼”。武则天闻之，诏神秀赴
洛阳，轿舆上殿，武则天亲加跪拜礼。“时王公以
下，京邑士庶，竞至礼谒，望尘拜伏，日有万

计。”［2］习禅篇第三神秀遂有“两京法主，三帝国师”之
称。神秀德行很高，其徒众往往讥讽南宗祖师不识
一字、无所专长，神秀说: “他得无师之智，深悟上
乘，吾不如也。且吾师五祖，亲传衣法，岂徒然哉!
吾恨不能远去亲近，虚受国恩。汝等诸人毋滞于此，
可往曹溪参决。”［3］又请奏武则天，迎请惠能北上洛
阳，终因六祖以“先师记吾以岭南有缘，且不可违
也”为由而作罢。
惠能，南海新州( 今广东新兴县) 人，三岁丧父，

家境贫寒的惠能只能以采樵卖柴养母为生。据《景
德传灯录》载: 一个称无尽藏的尼姑，常读《涅槃
经》，惠能听后便为她解说其中的义理，尼姑问他的
字，惠能说:“我不识字，义理你尽管问来。”尼姑奇
怪问道: “字都不认识，你怎能晓得义理?”惠能回
答:“诸佛妙理，非关文字。”惠能的灵性就在这里，
神秀给他的评价“无师之智”是非常中肯的。唐高
宗咸亨二年 ( 671 ) ，惠能来到黄梅东山礼拜五祖。
弘忍知道惠能从岭南来，便说: “岭南人无佛性。”惠
能回 答 说: “人 地 虽 有 南 北，佛 性 岂 有 东
西。”［1］第三十二祖弘忍大师弘忍听后知道他是个利根之人，
因此，弘忍最后将衣钵传授惠能并非偶然。惠能的
利根佛性及非凡气度使之在荒疏的岭南，造就了中

国佛教的鼎盛与辉煌，广东韶关的南华禅寺，也就成

97

龚国光:佛教禅宗在江西的繁衍及民族文化特征



为中国禅宗的祖庭。
三、惠能《坛经》的文化特征
《坛经》的出现，是中国佛教史一个重要的里程
碑，它不仅标志着佛教中国化的成熟，而且儒释道的

高度融合也在《坛经》中得到具象化的体现。方立
天先生说:“在所有的撰述中，唯一称为‘经’并流传
后世的是唐代禅宗实际创始者惠能的《坛经》。这
是禅宗学人对抗印度佛教，突出中国祖师学说的一

种表现。”［4］因此，它所产生的巨大影响和深远意义
是不言而喻的。《坛经》的文化特征有以下几点:

1．融合性。中国佛教发展到禅宗阶段，作为一
种宗教样式存在，不仅完全趋于成熟，已形成一整套

独有的管理模式，而且在文化层面上，更以中国民众

自己所喜好的价值取向、道德标准及思维定式，来解
释佛教所出现的种种现象。例如，印度佛教所宣扬
的是弃家出世、无君无父，而儒家思想是中国传统思
想文化的正宗，其社会伦理的核心就是忠孝节义。
佛教的思想基础恰在这个问题上与儒家思想产生矛

盾。有趣的是，每当矛盾出现，佛教总是“屈就”儒
家思想，用各种方法通过调和与其达成一致。张庚
先生在论及佛教戏文《目连救母》发展过程时指出:
“最早的戏就是《目连救母》，比它还早的大戏尚未
有听说，从相信神鬼、因果报应发展成为讲忠孝节
义，这是一个很大的进步。”［5］《目连救母》源自佛经
《盂兰盆经》，讲述的是刘氏不信佛，喝酒、吃肉、杀
生而被打入地狱受尽折磨，大肆宣扬因果报应论。
到了《目连变文》时，内容起了变化，它以目连救母
为主线，集中突出一个“孝”字，表达了一种母子深
厚情感的自然天性。《目连救母》的出现，体现了佛
教在中国化进程中的一种曲折反映。《坛经》记述
了一件事: 惠能欲回故土新州，众徒苦苦哀求: “师
从此去，早晚可归?”惠能回答:“叶落归根。”千百年
来，这一典故早已成了海内外中华民族儿女共同意

识。也正因如此，禅宗文化与民众精神境界保持着
高度一致。

2．通俗性。在所有佛教经典中，包括印度僧人
翻译的经文和中国僧人撰写的论著，一个最大的障

碍就是晦涩难懂。印度经文姑且不说，就是中国僧
人所写的佛典名著，均用文言行笔，大众百姓是很难

读懂的。从这个意义看，《坛经》是一部用白话文所
写的佛典，是一部最为通俗易懂的普及读物，因此，

禅宗受到广大民众的狂热追捧不是偶然的。其开篇
便是“菩提自性，本来清净，但用此心，直了成佛”;
又说:“世人若修道，一切尽不妨，常自见己过，与道

即相当。”就是不识字的人，听了这些语言，也没有
不接受的道理。今天在我国民众中最为流行的一些
语言，诸如“落叶归根”、“本来面目”、“四大皆空”、
“如人饮水，冷暖自知”、“一日不作，一日不食”、“不
看僧面看佛面”、“昙花一现”、“唯我独尊”、“痴人
说梦”、“一针见血”、“不可思议”、“泥牛入海”、“百
尺竿头”、“表里不一”、“现身说法”，等等，无一不是
来自禅宗的经典对话之中。

3．简易性。不著文字，以心传心。“顿悟成佛”
以它极其鲜明的近似口号式的语言，颠覆了印度佛

教“坐禅、修炼、渐悟”的传统功夫与法则，以其简捷
的方式，一扫传统佛教的烦琐哲学。从普世的文化
角度看，禅宗具有一种鲜明的民间性与草根性，禅宗

的灵魂直指“佛即众生”，像这样一种如此具有最广
泛的社会基础的现象，在我国是绝无仅有的。

4．包容性。佛教的门派与传承向来壁垒森严，
不容含糊;而惠能却打破常规，显示佛教门派中一种

最大的包容性。这里有个最极端的例子: 当时南北
门派分明，北宗门人自立神秀为第六祖，又忌妒惠能

的传法正宗地位，于是便派一个名叫志彻的江西人

潜往岭南行刺。深夜，惠能放银十两于座间，志彻行
刺时，惠能说:“正剑不邪，邪剑不正，我只负你的银
子而不负你的命。”志彻立即惊倒于地，哀求悔过，
并愿出家。惠能给志彻银子，说: “你赶紧离开这
里，等徒众赶来恐怕要加害于你，日后再来，我一定

接受。”志彻连夜逃遁后，便投僧出家。一天，志彻
忆念惠能的嘱咐，来到曹溪，惠能说: “我念你很久
了，你怎么现在才来。”由此可见，禅宗彻底打破了
佛教中的门户之见，从儒学中汲取“仁爱”精神，以
一种宽容和谐的博大胸怀面对世界万物，形成一种

“众流归海”的磅礴气势。
四、惠能南禅的南岳、青原两系
早在初祖达摩传衣法慧可时，曾有一偈: “吾本

来兹土，传法救迷情。一花开五叶，结果自然成。”
由惠能开创的南禅所发展的五个宗派，都形成于江

西，实应了达摩的这一预言。我们清晰看到禅宗发
展一个完整的路线图，叫做“三点一线”: 由北向南，
河南嵩山、湖北黄梅、广东岭南三个点; 江西全境一
条线。从文化角度看，禅宗作为佛教中国化的最后
集大成者，实得益于河洛、荆楚、赣鄱及岭南文化的
互渗。
江西地理环境南窄北宽，其地势也南高北低，境

内三面环山。这些山峰地势高峻，河谷深邃，限隔了
与邻境道路的通畅。南部有横亘于赣粤之间的南岭

08

黄河科技大学学报



山脉分支大庾岭，其间多桠口孔道，著名的大庾岭梅

关，就是历代粤赣南北往来的必经之道，沿途留下许

多有关惠能的传说与遗迹。赣江横贯南北，信江、抚
河、饶河、修水与赣江一同奔泻于鄱阳湖，从而构成
港汊纵横的鄱阳湖平原和千百个山林交错的大小盆

地。江西这一独特的山水地理环境，为禅宗的立宗
开派、为禅宗文化的勃兴奠定了坚实基础。
六祖惠能潜回岭南，在崇山峻岭中与猎人为伍

达十五年之久，最后在广东韶关曹溪宝林寺 ( 今南

华禅寺) 驻足，辟为南禅祖庭，创顿悟学说三十余

年，培养弟子数千人，其中又以青原行思和南岳怀让

弘法最为兴盛。怀让出道后，惠能命其去湖南衡山
传法。怀让所以能扬名天下，实在得力于他的得意
弟子马祖道一。怀让曾给马祖一偈: “心地含诸种，
遇泽悉皆萌。三昧华无相，何坏复何成?”后来，马
祖道一来到江西鄱阳湖，鄱阳湖古称“彭蠡泽”，正
应了怀让“遇泽悉皆萌”的偈语。道一，俗姓马，汉
州什邡( 四川什邡) 人，因他单挑南岳道脉，故又称

“马祖”。唐代宗大历三年( 768 ) ，道一率众徒移居
钟陵开元寺( 今江西南昌佑民寺) ，开法讲经，广弘

南禅宗风。由是声名远播，四方信众云集钟陵，从此
道一以钟陵为据点，其足迹几乎遍及赣鄱全境。道
一在江西弘法的数十年，始创著名的“洪州禅”( 也
称“江西禅”) 。洪州禅以《楞伽经》、《金刚经》为圭
臬，倡导“即心即佛”，只要能固神养性、不造不断、
自在任运，就能够进入佛的美妙境界。惠能所开创
的南禅宗派通过道一在江西的身体力行，生息繁衍，

产生新的宗派。道一的高足怀海在江西创“禅门规
式”;道一的弟子灵佑和其弟子慧寂创沩仰宗; 怀海
弟子希运和其弟子义玄创临济宗。怀让一脉对于禅
宗在江西的传承繁衍立下汗马功劳。
行思，安成( 今江西安福) 人，出道后惠能命其

回吉州( 今江西吉安) 青原山静居寺隐居。行思这
一系在江西的繁衍更盛，创下曹洞、云门、法眼三宗，
而影响最大的莫过于曹洞宗，实开南禅“五宗”的先
河。洞山良价是行思一系的四传弟子，俗姓俞，会稽
( 今浙江绍兴) 人。唐文宗大和元年( 828 ) ，二十一
岁的良价在河南嵩山少林寺受具足戒，师事云岩昙

晟。昙晟，钟陵建昌 ( 今南昌永修) 人，在昙晟法师
指示下，良价来到建昌石门泐潭寺 ( 今江西靖安宝

峰寺) ，也就是马祖道一圆寂的地方修法，复又来到

新昌洞山( 今江西宜丰) ，涉水过河时，看见自己的

影子，忽然大悟，立做一偈:“切记从他觅，迢迢与我
疏，我今独自往，处处得逢渠。渠今正是我，我今不

是渠，应须恁么会，方得契如如。”后来，人们在良价
悟道的这个地方架起一座名“逢渠”的古桥，至今保
存完好。良价的核心教义是《五位君臣颂》，即用
“正”与“偏”这两个概念来说明佛界真如与其派生
而来的世界万物的关系，促使君臣合道，不偏于一

执，真如与万事万物的高度融会，达到“混然无内
外，和融上下平”的境界。唐懿宗咸通十年 ( 869 ) ，
良价圆寂，良价首徒弟子本寂离开洞山，来到江西宜

黄曹山，全力弘扬洞山“五位君臣”说，撰写《解释洞
山五位显诀》，立为曹洞丛林标准，始创曹洞宗。其
影响一直延续到清代中后期，并于明代传至日本。
在佛教南北禅宗文化互动与融合中，最为突出

的要算神会禅师，他不仅身体力行、奋勇忘我，而且
表现出一种坚忍不拔的顽强意志和超凡的气势与魄

力。神会，襄阳( 今湖北襄樊) 人，幼习五经及庄老，
从《后汉书》知道佛教，便辞别双亲在襄阳国昌寺依
颢元法师出家，后又投荆州玉泉寺从神秀学习禅法。
当神秀召幸洛阳时，曾劝其弟子前往岭南，于是神会

在四十岁时南渡曹溪师事惠能，成为六祖晚年收下

的最得意弟子。之后，神会忠实继承惠能“顿悟”学
说，坚持“无念为宗”，无念不是不念，而是排斥妄
念，持有正念，发现真心，在空寂自性的同时实现自

我解脱。据《宋高僧传·神会传》载，在惠能圆寂
后，神会于唐玄宗开元十八年( 730 ) 来到洛阳，大力
弘扬南宗惠能的“顿悟法门”，遭到以“渐悟”为正统
北派禅宗的大肆攻击。神会无所畏惧，于开元二十
二年( 734) 正月十五日，在滑台( 今河南滑县) 大云
寺召开无遮大会，慷慨陈词，提出禅宗真髓在南宗的

“顿悟”，鲜明指出神秀禅宗六祖及其大弟子普寂禅
宗七祖的封号是“伪”，并非正宗。南宗“顿悟”之说
在中原地区逐渐推广开来，却遭来横祸，被排挤出

京，过着颠沛流离、居无定所的生活。唐玄宗天宝十
四年( 755) ，安史之乱起，朝廷请神会出面以“度僧”
为名，筹措经费，以充军响，取得很大成功。唐肃宗
诏神会入宫供养，并为其在荷泽寺内建禅宇作为弘

法之所，神会在洛阳始创荷泽宗。从此，惠能所创南
禅“顿悟”宗派，终于在北方取得正统地位。
五、怀海与“百丈清规”
怀海，福建长乐人，唐玄宗天宝初期来到江西，

在鄱阳湖畔的南康( 今星子县) 投马祖道一参学，跟

随马祖六年，成为马祖最得意的弟子。道一在赣鄱
地区弘法数十年，建立禅宗道场和庵寺近五十座，耗

去他很大的精力。原来，禅宗初创阶段没有自己的
居所，生活极其艰苦，要么住在岩洞，要么在山林中

18

龚国光:佛教禅宗在江西的繁衍及民族文化特征



搭建茅棚，或寄居于律寺内，有的甚至于延续印度旧

规，沿途托钵乞讨。道一面对这一状况，发誓建立属
于自己的禅居之所，并统一称作“丛林”。庐山至今
兴盛的所谓“五大丛林”，就是禅宗印迹的深刻体
现。怀海的功绩就在于在马祖“丛林”的基础上，进
一步细化和规范化，建立起禅宗独一无二的中国式

的管理体系。马祖在江西靖安宝峰寺圆寂后，怀海
应乡绅的请求，移居新吴( 今江西奉新) 大雄山。大
雄山位于奉新县最西侧，与铜鼓、修水两县接壤，这
里崇山峻岭，人烟绝迹，峰峦陡立，故又称“百丈
山”，怀海来到这里，人们称他“百丈禅师”。据《释
门正统》载，唐宪宗元和九年( 814 ) ，怀海制定丛林
规式，即“禅门规式”，世称“百丈清规”。
首先，别立禅居。选德高望重者主持禅院，称

“长老”，居所称“方丈”，印度佛教叫做“须菩提”，
这样，中国佛教在名称上与佛教彻底进行了改变，延

续至今。参学僧众无论高下多少，一律入僧堂居住，
“依夏次安排，设长连床……以其坐禅既久，略偃息
而已”。其次，建立十务寮舍。各部门设“首领”一
人，分管到位，各司其职。例如，主管烧饭的称“饭
头”;主管烧菜的称“菜头”，以此类推。第三，行普
请法，上下均力。这是《百丈清规》一条重要的制
度，是禅门规式的核心，如《百丈清规》明确规定“禅
众劳作”，就是说，无论何职司的禅僧，必须参加集
体的生产劳动，以求生活的自给自足。百丈山远离
城邑，交通艰难，物资匮乏，怀海倡导农禅并举，解决

了物质需求不足的矛盾，这是他的过人之处。印度
佛教是不准掘土垦荒和参加劳作的，因为土地下面

有许多诸如蚯蚓之类生物，截断它们等于是在杀生，

这首先就违背了佛教的戒律; 而怀海提出的“一日
不作，一日不食”的农禅生活，积极倡导修持和劳动
相结合的修持模式，是对印度佛教戒律一项重大的

改革与突破，是一种带颠覆性的举措，有着进步的积

极意义。
当下，江西永修县云居山真如禅寺始终不懈地

保持着《百丈清规》“亦农亦禅”的遗训。笔者曾在
谨遵寺院规式情况下，与僧人们一道生活了几天，作

息时间大致是:晚上九点三刻打板，十点熄灯; 凌晨

四点一刻打板，四点二刻做早课; 五点二刻斋饭，僧

众鱼贯而入，在长条木桌前坐定，诵经，桌前两个大

碗，一个盛番薯稀饭，一个装菜，菜有两样:一是自种

包菜，晒干，制成咸菜;二是以自种番薯加工，制成薯

粉条。《百丈清规》载:“斋粥随宜二时均遍者，务于
节俭。”笔者看见对桌前面的一位老僧，吃完了，仍

用箸将碗沿和碗底刮了几遍，然后用舌舔净并将碗

反扑在桌前，表示吃饱。《百丈清规》在千百年历代
僧众的传承中，仍如此累月经岁坚持不懈，实在感人

至深;五点三刻，僧众操持各式农具，消失在山林之

中;下午四点一刻坐禅，晚上功课。这种“锄头下讨
活计”的农禅并举的生存模式，并不因为时代的变
化和交通的便利而有所懈怠，它深刻体现了佛教中

国化的义理真谛与风骨神韵。
六、无处不在的禅风禅韵
冯友兰先生指出: “‘禅宗’的兴起，它是佛家，

而在思想上又是中国的，并形成中国佛教的一个宗

派。它虽是佛教的一个宗派，却对中国哲学、文学、
艺术产生了深远影响。”［6］佛教禅宗对理学的影响，
莫过于宋明陆王心学。陆九渊“心即理”这个命题，
把心定位于个体之心，强调这个心得听命于我，他

说:“人之于耳，要听则听，不要听即否，于目亦然，
何独于心而不由我乎?”［7］这和惠能《坛经》的“顿
悟”说非常接近。王阳明则在“心即理”基础上又发
展了一步，说: “如今要正心，本体上何处用得功?
必就心之发动处才可著力也。”［8］这几乎就是禅宗
“顿悟”说的另一翻版。周群先生说: “心学与禅学
并无本质区别，王阳明自己就曾直言不讳地说过:

‘夫禅之学与圣人之学，皆求尽其心也，亦相去毫厘
耳。’”［9］在“江右王门”后期学派中，受禅学浸染更
甚，诸如王时槐、胡直、邹元标、聂豹等，他们干脆聚
会禅宗圣地江西吉安青原山净居寺，精究佛学，以归

寂为宗，以静坐为功夫。
诗歌与禅学的关系更为丰富。江西禅僧众多，

诗僧也盛，唐代诗人刘禹锡就说过: “诗僧多出江
右，灵一导其源，护国袭之，清江扬其波，法振沿

之。”［10］释灵一《新泉》曰: “了将空色净，素与众流
分。”释清江《病起》曰:“卷簾槐雨滴，扫室竹阴移。”
释皎然《同裴录事楼上望》曰:“桐花落万井，月影出
重城。”释无可《庐山寺》曰:“千峰盘登尽，林寺昔年
名。步步入山影，房房闻水声。多年人迹绝，残月石
阴清。更可求居止，安闲过此生。”在诗歌理论的阐
述中，也多直接运用禅宗的持修方法指导诗歌创作。
如严羽《沧浪诗话》说:“大抵禅道惟在妙悟，诗道亦
在妙悟……盛唐诗人，惟在兴趣，羚羊挂角，无迹可
求。故其妙处，透彻玲珑，不可凑泊。如空中之音，
相中之色，水中之月，镜中之象，言有尽而意无

穷。”［11］这是诗人求诗的一种只可意会不可言传的
绝妙境界。禅宗的“无念为宗，无相为体，无住为
本”的顿悟自心之法，与诗人求诗的心境，实在没有

28

黄河科技大学学报



任何区别。惠能说:“不悟即佛是众生，一念悟时众
生即佛”，这种“顿悟”的产生，仅在“瞬间即逝”之
间，真可谓是“羚羊挂角，无迹可求”，严羽坚持“诗
道”与“禅道”同源，其道理就在这里。王夫之《疆斋
诗话》云:“含情而能达，会景而生心，体物而得神，
则自有灵通之句，参化工之妙。……禅家有‘三
量’，唯‘现量’发光，为依佛性。”［12］就是说，诗人要
想得到“参化工之妙”的灵通之句，则必须从禅家佛
性中领悟要旨。
绘画受禅风的影响更甚。中国山水画的最高境

界恰恰就在于“萧条淡泊，荒寒简远”，明李日华说
过:“绘事必以微茫惨澹为妙境，非性灵阔彻者未易
证入。”这里明确提出禅悟对于中国绘画的重要性。
郭若虚《图画见闻志》有条记载:“开元中，将军裴旻
居丧，诣吴道子请于东都天宫寺画神鬼数壁，以资冥

助。道子答曰: ‘吾画笔久废，若将军有意，为吾缠
结舞剑一曲，庶因猛励以通幽冥!’旻于是脱去缞
服，若常时装束，走马如飞，左旋右转，掷剑入云，高

数十丈，若电光下射，旻引手执鞘承之，剑透室而入，

观者数千人，无不惊栗。道子于是援毫图壁，飒然风
起，为天下之壮观。”［13］吴道子借助舞剑绘画这件
事，说明画家进入一种忘我的可与鬼神贯通的意境。
这种意境最容易激荡起画家的独创，而这种独创往

往是从画家心底的“灵源”处，突然迸发的“顿悟”而
诞生的。
再看禅宗与饮茶的关系。唐代饮茶盛行，其中

的一个原因就是与佛教，尤其是与禅宗饮茶的关系

极为密切。《百丈清规》有“法器”一章，里面就有
“赴茶”、“旦望巡堂茶”、“方丈点行堂茶”等条文规
定，以及丛林茶禅和其茶法次第等。在“请新住持”
的条文中，就记有“鸣僧堂钟集众，三门下钉挂帐
设，向里设位，讲茶汤礼”。此外，茶院中还专设“茶
堂”，有“茶头”执事，专门负责烧水煮茶、献茶酬宾
等事项。条文中还有“施茶僧”一目，引起我们注
意。下乡文化考察，走在山间小路，不时能见到一种
方型木构瓦檐的茶亭，乡路则穿亭而过，这就是禅院

所留下的遗迹，我们仿佛看见当年施茶僧，为行人惠

施茶水的动人情景，可见饮茶已成为禅宗丛林的一

种法门规式。江西是产茶大省，不少一生嗜茶如命
的社会贤达，都把眼光放在赣鄱这块地方，如唐代陆

羽，他不是僧徒，但他一生的行迹都与寺院有关，我

国第一部茶叶专著《茶经》，就是在唐德宗贞元元年
( 785) 陆羽移居信州( 今江西上饶) 茶山后完成的。
唐皇甫曾有《送陆鸿渐山人采茶回》诗: “千峰待逋
客，香茗复丛生。采摘知深处，烟霞羡独行。幽期山
寺远，野饭石泉清。寂寂燃灯夜，相思一磬声。”把
陆羽俨然描绘成一位茶僧了。
禅宗是一种宗教，而作为禅学和禅宗文化，却早

已突破了宗教范畴深入到人们生活和艺术的方方面

面。禅宗的发展历史，其本身就是一部不断革新、开
拓的历史。佛教禅宗文化作为一种文化样式，是永
远也不会消亡的，更何况它早已融注于中国文化的

血液之中。

［参考文献］

［1］道原．景德传灯录:卷三［M］．常州天宁寺刻本．

［2］赞宁．宋高僧传:卷八［M］．宋碛砂藏影印本．

［3］六祖大师法宝坛经·顿浙品第八［M］． 1929 年金陵刻经处版本．

［4］方立天． 中国佛教与传统文化［M］． 上海: 上海人民出版社，

1988: 107．

［5］张庚．中国戏曲在农村的发展以及它与宗教的关系［M］．戏曲研

究:第 46 辑．北京:文化艺术出版社，1993: 8．

［6］冯友兰． 中国哲学简史［M］． 天津: 天津社会科学院出版社，

2005: 399．

［7］陆九渊．象山语录( 下) ［M］．上海:上海古籍出版社，2000: 66．

［8］王阳明． 阳明传习录 ( 下) ［M］． 上海: 上海古籍出版社，2000:

292．

［9］周群． 儒释道与晚明文学思潮［M］． 上海: 上海书店出版社，

2000: 4．

［10］全唐诗话:卷六［M］/ /何文焕辑．历代诗话( 上册) ．北京:中华

书局，1981: 236．

［11］严羽．沧浪诗话·诗辩［M］/ /何文焕，辑．历代诗话( 下册) ．北

京:中华书局，1981: 686．

［12］王夫之．疆斋诗话:卷下［M］/ /清诗话( 上册) ．北京:中华书局，

1963: 14．

［13］郭若虚．图画见闻志:卷五《故事拾遗·吴道子》［M］/ /周积寅，

编著．国画论辑要．南京:江苏美术出版社，1985: 240．

［责任编辑 陶 谦］

38

龚国光:佛教禅宗在江西的繁衍及民族文化特征


